
Revista PsiRelacional  •  Nº5

99

Enquanto Brincamos: Podemos Falar de Intersubjectividade 
nas Psicoterapias com Crianças?

Hernâni Caroço1

Resumo
Observamos que a psicoterapia com crianças é pouco referenciada no estudo 
da intersubjectividade. Fizemos uma breve síntese teórica dos conceitos de 
intersubjectividade e de reconhecimento mútuo. Recuperámos a proposta teórica de 
Winnicott sobre a centralidade do brincar na prática psicoterapêutica. Procurámos 
articular estes conceitos com dois casos clínicos: uma criança do sexo masculino de 
6 anos seguida por um ano; e uma criança do sexo feminino de 8 anos, seguida por 4 
anos. Procurou-se enquadrar os fenómenos transfero-contratransferenciais segundo 
as propostas teóricas anteriormente citadas.

Palavras – chave:  Intersubjectividade; Reconhecimento Mútuo; Brincar; Estados do Self; 
psicoterapia relacional infantil.

Outono de 1988. Provavelmente outono, porque sei que foi no início do ano 
escolar. Sei que foi no início do ano escolar porque ainda não conhecia bem a nova 
professora primária, apesar de ela saber perfeitamente que eu era filho de uma colega 
sua. Estava no 2º ano ou, como se dizia na altura, na 2ª classe. Portanto, numa manhã 
de outono ali estava eu, sentado na sala duma escola primária. Não sei se não tinha 
nada para fazer ou se estava apenas distraído. Lembro-me que tinha na mão uma 
caneta do género Bic, que não era da marca, mas pensei que se tirasse o bico, a carga 
e a tampa no topo daquele instrumento de escrita ficava com um tubo de plástico 
translúcido, cuja aplicação era variada. Descobriria algum tempo depois, meses quiçá, 
que poderia ser uma óptima zarabatana. Naquele momento descobri que poderia ser 

1Psicólogo no Sistema Nacional de Intervenção Precoce na Infância. Clínica Privada com Crianças e 
Adolescentes. Membro Efectivo da PsiRelacional. 
Contacto: hernanicaroco@hotmail.com



Revista PsiRelacional  •  Nº5

100

um telescópio. Se espreitasse por uma das extremidades o que poderia ver? E como? 
Apontei a lente imaginária à professora, que recebia por trás de si uma bonita luz 
matinal, fresca, se pensarmos no orvalho que abundava lá fora. Naquele momento, 
descobri que se rodasse aquele telescópio o efeito luminoso multiplicava-se, uma 
miríade de luzes apresentava-se à minha vista, sentindo-me um pequeno Newton a 
brincar com a reflexão das cores e eu pensava o quanto aquilo era surpreendente e 
engraçado. 

De súbito, uma chamada do “planeta Terra”: 
— Hernâni.... 
Baixei o tubo da caneta. E olhei para a professora.
— O que estás a fazer? — perguntou, com uma expressão algures entre a 

incompreensão e o repúdio.
— Não sei... estava a olhar por aqui... 
— A olhar por aí? A ver o quê?....
— Não sei... as luzes... 
— As luzes? Ahahaha. Quais luzes? — O riso escarninho da professora contagiou 

a turma e por alguns momentos todos na turma se riram de mim... Foi das primeiras 
vezes que me lembro de me sentir envergonhado fora de casa. Apesar de saber que 
a professora não via o mesmo que eu, logo não poderia compreender, pensava para 
comigo: “Mas ela não sabe que eu estou só a brincar?” 

Terá sido das primeiras vezes na infância que senti o brincar como algo específico e 
típico de crianças, algo que os adultos não fazem, logo algo vergonhoso e futuramente 
descartável, visto com uma certa condescendência. Talvez, por isso, sentisse uma 
grande excitação quando brincava com os meus pais ou com os primos ou os vizinhos 
ou colegas.... Era algo que procurava que se proporcionasse, umas vezes mais 
ardilosamente que outras. Brincar sozinho era penoso, com os pares da minha idade 
era divertido, mas o zénite era quando o fazia com os mais crescidos. O entusiasmo 
de propor uma brincadeira e desta ser aceite e brincada por alguém “dos crescidos” 
proporcionava um sentimento de validação e reconhecimento muito importante. Nem 
tudo foram rosas, justamente. À época parecia que os riscos e os limites haviam sido 
levantados para serem derrubados. Para serem depois humildemente reconstruídos, 
de mão dada com o reconhecimento da nossa condição de crianças, para o melhor 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

101

e para o pior. De qualquer forma, o brincar era tão mais recompensador quanto o 
fizesse com alguém investido de importância e “interioridade”, digamos, quanto mais 
eu me identificasse com aquela pessoa. 

Talvez fosse um processo de reconhecimento mútuo, conceito que não tinha 
como conhecer à época, mas que procuraremos explorar nas páginas seguintes, em 
articulação com o tema da infância. 

 
Servem as linhas anteriores para demonstrar o quanto o brincar é uma dimensão 

indissociável da vida de uma criança, tanto que quando esse comportamento está 
ausente questionamo-nos se algo se passará. Servem também para demonstrar quanto 
o brincar é susceptível às dimensões da intersubjectividade e depende de atitudes de 
reconhecimento e mutualidade para ser uma experiência enriquecedora para o Eu 
daquele que brinca. 

Experiências de irrelevância, indiferença, “desligamento” ou de desmentido, 
não favorecem o desenvolvimento mental e são o motivo, muitas vezes implícito, 
para sentimentos de aniquilação pessoal. A literatura psicanalítica relacional tem 
demonstrado como estes processos podem ser resolvidos numa matriz intersubjectiva. 
Parece-nos importante discutir como estes processos decorrem na clínica infantil.  
Sendo o brincar uma prática recorrente na intervenção clínica com crianças, parece-nos 
importante analisar as suas dimensões intersubjectivas, o quanto esse comportamento 
contribui ou não para a criação de uma atmosfera de reconhecimento mútuo.

Sabemos que a literatura psicanalítica relacional tem sido profícua na emergência 
de novos conceitos ou linhas de orientação para o trabalho clínico. As contribuições 
que tem prestado ao convocar um maior sentido de mutualidade na prática clínica 
(Lachmann & Beebe, 1996), ao integrar uma matriz intersubjectiva, têm sido do 
maior valor, tanto para o paciente como para o terapeuta. Sentimos que, para quem 
trabalha por entre o imediatismo e espontaneidade da clínica infantil, alguns conceitos 
da psicanálise relacional são da maior relevância, assim como são vividamente 
vivenciáveis. Por isso parece-nos importante demonstrar como podem ser integrados 
no “vocabulário” do psicoterapeuta de crianças. Acompanhamos Frankel (1998) 
quando afirma que os processos terapêuticos essenciais podem ser discernidos tanto 
ou mais claramente na clínica infantil que na clínica de adultos.



Revista PsiRelacional  •  Nº5

102

Na corrente psicanalítica clássica principalmente, subsiste a ideia de que a 
prática psicanalítica infantil é uma ramificação “ilegítima” dos métodos da análise 
de adultos, devido à dificuldade das crianças em fazerem associação livre (Frankel, 
1998). Outros autores (Altman et.al., 2002) constatam que a clínica infantil 
tem sido relutante em abdicar das raízes teóricas do passado e acompanhar os 
movimentos relacionais do presente. 

O trabalho psicoterapêutico com crianças conhece algumas particularidades 
distintas do trabalho com adultos. O papel do brincar é uma dessas particularidades 
que procuraremos discutir, tendo em conta a função e o lugar na relação entre 
psicoterapeuta e a criança. Ligando a prática de adultos e de crianças, apesar das 
particularidades do acompanhamento psicoterapêutico à população infantil, 
acreditamos que o fio conduto é mais espesso do que parece transparecer, na linha do 
que defendeu Winnicott (1974). Muito poderia dizer-se sobre outras componentes 
do trabalho clínico psicoterapêutico com a população mais jovem, como por exemplo, 
o trabalho que é feito em paralelo com os pais que teve a sua aurora em 1909 com o 
trabalho de Freud acerca do pequeno Hans (Freud, 1996). 

Contudo, o nosso objectivo será focarmo-nos mais naquilo que une do que 
naquilo que separa, como cantará Rui Veloso. Seguindo uma prática psicoterapêutica 
de orientação relacional com crianças, debruçar-nos-emos sobre a importância dos 
conceitos de intersubjectividade (Atwood & Stolorow, 2014), de reconhecimento 
mútuo (Benjamin, 1990), como estes podem transparecer no brincar do paciente 
connosco e como são fundamentais na prática psicoterapêutica com crianças e jovens. 
A Intersubjectividade

Como Atwood e Stolorow (2014) definiram, intersubjectividade é aquilo que 
a psicanálise procura conhecer ou estudar. Segundo estes autores, a psicanálise 
deve procurar discernir sobre os fenómenos que decorrem do encontro entre 
as subjectividades do psicanalista e do paciente. Adiantam que, ao contrário de 
outras ciências humanas, na psicanálise existe a particularidade do observador ser 
também observado e, complementarmente, o observado ser também um observador 
(Stolorow & Atwood, 1979, cit.  Atwood & Stolorow, 2014). Entre nós, João dos 
Santos (2004) foi o primeiro psicanalista a falar sobre esta dimensão hermenêutica do 
tratamento psicanalítico com crianças, ao afirmar que para as observarmos devemos 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

103

prioritariamente que deixar-nos observar por estas.  
Jessica Benjamin (1996) salientou que, para o estabelecimento da capacidade de 

intersubjectividade, os participantes da relação devem reconhecer-se mutuamente 
como portadores de individualidade e de uma experiência única por direito 
próprio. A autora suporta-se nos estudos sobre as interacções precoces entre mãe 
e bebé durante os primeiros meses de vida para demonstrar o valor fundacional da 
intersubjectividade sobre a saúde mental. Observa que enquanto a mãe estabelece 
contacto com o seu filho, olhando-o, cheirando-o ou tocando-o, vai reconhecendo-o. 
Com prefixo ‘re’, pois este foi um momento muito esperado, com expectativas e uma 
narrativa gestacional construída a partir de um diálogo entre a mãe que o albergou, 
chamou e eventualmente cantou; e o feto que se mexeu, pontapeou e imitou. Ou seja, 
reconhecimento porque já existe uma história passada entre os dois, que é actualizada 
no (re)encontro. O bebé também recupera (pré)representações de outras vidas, pois 
demonstra interessar-se mais pela face da mãe e pelo seu tom de voz do que por 
outros adultos, como se já a conhecesse. Também ele a “re-conhece”. A dimensão de 
mutualidade também está presente neste início de vida em conjunto.

Jessica Benjamin (1996) sintetiza a definição do processo de reconhecimento 
como respostas do outro que dão significado aos nossos sentimentos, intenções e 
acções, permitindo ao Eu aperceber-se, de modo concreto, da própria agência e 
autoria. Aqui reside um paradoxo para Benjamin, o paradoxo do reconhecimento. É 
que para nos afirmarmos como pessoas, autoras da própria agência e acções, tecelões 
do próprio destino, acarreta que investamos/reconheçamos o outro com as mesmas 
propriedades e capacidades, como portadores de uma subjectividade própria. Não 
é um processo que possa ser imposto unilateralmente. São precisos dois para o 
dançar. Desta dança emerge uma tensão constante e inevitável, a tensão resultante da 
interdependência entre reconhecer o outro e reconhecer-se a si mesmo. 

Segundo Benjamin (1996), o reconhecimento mútuo entre mãe e bebé é um 
processo susceptível de conhecer rupturas. Em lugar da lógica intersubjectiva em 
vigência, passa-se a funcionar sob uma lógica intrapsíquica complementar, onde 
imperam as dinâmicas destrutivas, aniquilantes e de domínio/submissão do outro. É o 
terreno da lógica sadomasoquista. Jessica Benjamin (1990) adianta que os dois modos 
de funcionamento coexistem, são complementares, tanto no desenvolvimento diádico, 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

104

como na relação psicanalítica. É desejável que assim seja. Para esta autora será num 
frágil equilíbrio entre estas dimensões que se caminha no processo psicanalítico. De 
facto, nesta teoria, a possibilidade de reconhecimento é interrompida pelas rupturas 
aniquilantes, mas recuperada pela reparação intersubjectiva, quando sentimos que o 
outro nos devolve, investe e assinala da nossa própria agência e responsabilidade. 

A relação psicanalítica, como a da díade materna, deve dar espaço tanto à 
criatividade intrapsíquica como à agressividade destrutiva do paciente, não fomentar 
a vacuidade psíquica da pessoa ou promover o triunfo do externo; mas não deve 
conceder em demasia à vida interior, deve preservar espaço para as dimensões 
intersubjectivas, pois constituem uma saída esperançosa para as fantasias destrutivas 
do paciente através de uma atmosfera de reconhecimento mútuo (Benjamin, 1990).

O reconhecimento mútuo também poderá ser uma forma do psicoterapeuta 
facilitar a integração de estados dissociados do Eu da criança. Bromberg (2001) 
defende que a nossa vida mental é constituída por uma multitude de estados do Eu, 
descontínuos, onde cada um desses é provido de padrões interactivos específicos. 
Acontece que alguns estados do Eu são dissociados da nossa experiência quotidiana. 
Nos casos em que o psicoterapeuta é chamado a intervir, a sua tarefa será integrar 
os estados do self dissociados. Preconiza Bromberg (2001) que, ao invés de tentar 
compreender racionalmente o paciente, o psicoterapeuta deve estabelecer uma relação 
mais directa e imediata pela partilha das subjectividades em campo, naquele momento. 

Parece-nos que esta forma de conceber uma prática psicoterapêutica é perfeitamente 
inclusiva para crianças e jovens; a tarefa de pôr esses estados dissociados a comunicar 
entre si através de uma relação interpessoal tem muito de lúdico e “personifica” o que 
entendemos por brincar; através do brincar esses estados são reconhecidos, integrados 
e aceites na experiência de si-mesmo do paciente (Frankel, 1998). 

O Brincar como Prática Relacional
Entre criança e psicoterapeuta é inevitável falar do brincar, como é inevitável que 

isso aconteça actualmente entre eles, principalmente se as coisas estiverem a correr 
bem, pensamos nós. Talvez por isso, muito tenha sido escrito sobre o lugar do brincar 
na clínica psicanalítica infantil. Podemos traçar as origens da reflexão sobre o tema 
em Freud, pela sua filha, Anna Freud, e em Melanie Klein (Freud, 1920; Freud, 1925; 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

105

Klein, 1955, cit. Fagulha, 1985), não havendo aqui e agora espaço para aprofundar 
o já foi dito. Escolhemos dizer que foi Winnicott (1974) quem fez uma abordagem 
inovadora sobre este tema. Afirmou este autor que sem capacidade de brincar não 
é possível haver psicoterapia, o que é uma afirmação de grande alcance. Para ele, 
alguns psicanalistas preocupavam-se demasiado com o conteúdo do brincar, de modo 
a compreender o significado da própria actividade de brincar. Compreendemos que 
Winnicott (1974) considerava esse esforço fútil, pois brincar tinha para ele uma 
definição mais lata: 

“A psicoterapia situa-se entre duas áreas em que se brinca: a do paciente e a do 
terapeuta. A psicoterapia dirige-se a duas pessoas que brincam juntas. O corolário 
desta afirmação será que, se há impossibilidade de brincar, o terapeuta deve esforçar-
se para que isso possa voltar a ser possível” (…). Aquilo que eu possa dizer sobre o 
brincar das crianças é realmente aplicável também às análises de adultos, apenas o 
tema será de mais difícil descrição quando o material apresentado é essencialmente 
verbal. Sugiro que devemos esperar encontrar o brincar tão naturalmente nas análises 
de crianças como nas de adultos. Manifesta-se por exemplo, pela escolha de palavras, 
as inflexões de voz e, sobretudo pelo sentido de humor”. (Winnicott, 1974, p.46)

Para Winnicott (1974) o brincar é uma actividade directamente contínua à 
experiência de área intermédia do bebé. Esta área intermédia é necessária para o 
estabelecimento de uma relação entre o bebé e o mundo e é tornada possível por uma 
mãe “suficientemente boa”. Esta será a que promove o desenvolvimento emocional do 
bebé por uma adaptação activa, devotada e sintonizada com as necessidades do seu bebé. 
Esta adaptação diminui gradualmente devido ao crescimento das capacidades do bebé 
em lidar com a frustração. Continua Winnicott (1974) afirmando que esta adaptação 
inicial entre mãe e bebé tem de ser perfeita. A mãe alimenta o bebé no preciso momento 
e lugar em que este está preparado para a representar. Menos que isso não permitirá à 
criança desenvolver a capacidade de experimentar uma relação com a realidade externa. 
A criança pode ser perturbada por uma adaptação excessivamente contingente por 
um período excessivamente prolongado, pois nestes moldes nunca desiludirá o bebé, 
mantendo a ilusão de que a mãe permanece sob o seu controlo, mágico e omnipotente. 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

106

A desilusão do bebé é necessária. O bebé beneficia assim da apresentação progressiva 
e “controlada” do sentimento de frustração, do desencontro entre mãe e bebé, pois, 
segundo Winnicott (1974), será a adaptação incompleta que tornará reais os objectos 
externos, e apenas assim conseguirá realmente amá-los ou odiá-los. 

A área intermédia a que se refere Winnicott (1974) será toda a área entre a 
criatividade primária e a percepção objectivamente verificável e externa. Digamos 
que o bebé tem fome e consegue concebê-lo e manifestá-lo. A mãe apresenta o seio 
(ou o biberão) com o seu leite. Se esta interacção for suficientemente satisfatória, dará 
ao bebé a ilusão de que existe uma realidade externa correspondente à sua capacidade 
para criar. Sobrepõem-se a concepção do bebé e aquilo que a mãe apresentou. 

A esta ilusão o bebé atribuirá uma forma, que Winnicott (1951) designa de 
fenómeno transicional. Este fenómeno consiste na atribuição de certas qualidades 
a um objecto externo. Este será o representante do esforço do sujeito em manter 
relacionadas, mas ainda assim separadas, a realidade interna e a vida externa. A 
relação com este tipo de objecto dá conta da capacidade da criança em reconhecê-lo 
como “não-eu”, como outro, em criá-lo, concebê-lo, assim como em iniciar um tipo 
de relação afectuosa. Aliás, o objecto é tão alvo de carinho como de agressividade e 
é suposto que sobreviva aos ataques, assim como ao amor da criança. Na perspectiva 
desta, o objecto transicional parece ter vida própria e o poder de ser afectuoso para 
com ela. Este objecto transicional será desinvestido gradualmente e o significado 
anteriormente conferido será disperso pelo campo cultural envolvente, um território 
intermédio entre a realidade psíquica interna e o mundo externo. Winnicott considera 
que a relação particular da criança com o objecto transicional impregnará doravante 
toda a actividade lúdica da criança. 

Como refere Fagulha (1985), brincar é também uma forma que a criança encontra 
de se individualizar, de se encontrar como alguém separado, como um Eu face aquele 
que não sou Eu. Analogamente, o próprio bebé transporta essa expectativa de ligar-se 
a alguém no mundo e estabelecer um diálogo recíproco. Será através desse diálogo, 
assumindo a forma de uma actividade lúdica, que o bebé se diferenciará na sua 
especificidade. Winnicott (1960) designa de holding todo o processo interactivo entre 
mãe e bebé que permite a este diferenciar-se num “Eu pessoal separado”. 

Para Jessica Benjamin (1990), o processo de diferenciação da identidade do 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

107

bebé faz-se através dum frágil equilíbrio entre afirmação e reconhecimento. Por seu 
turno, Jay Frankel (1998) afirma que o jogo em contexto psicoterapêutico é em si 
mesmo uma forma de reconhecimento mútuo. Enquanto brincamos com a criança 
estamos envolvidos num diálogo implícito que nos permite ir conhecendo algo sobre 
ela. Ao permitirmos esse envolvimento espontâneo inspirado nas nossas respostas 
inconscientes estamos a fomentar uma atmosfera de reconhecimento mútuo, ainda 
que não tenhamos palavras para verbalizar o que vamos descobrindo acerca da criança. 
Salienta outro aspecto importante: o jogo deve infundir a nossa atitude cautelosa em 
relação às identificações que possam emergir na relação com a criança. Dito de outra 
forma, a nossa perspectiva acerca da criança deve ser provisória e respeitar a alternidade 
e ambiguidade que o jogo transmite. O terapeuta é refém da sua subjectividade e 
se não estiver consciente deste facto acaba por fomentar maior intrusividade do que 
reconhecimento. Aliás, para que a criança se sinta respeitada enquanto um ser único 
em desenvolvimento, Jay Frankel (1998) recomenda que o terapeuta assuma a sua 
incapacidade em desvendar qual o significado absoluto do jogo. Ao juntar-se no 
brincar da criança, o terapeuta partilha uma actividade que fomenta a criatividade e 
transformação. E ao fazê-lo não irá fingir que consegue captar e expressar todo o seu 
significado por palavras ou interpretações. Assim, ele poderá reconhecer a diferença da 
criança em aceitar que nunca conseguirá saber tudo sobre ela. 

Na linha do que Blanco e Liberman (2011) concluem, a tarefa do psicoterapeuta 
a este respeito deverá cingir-se à criação de condições para que o paciente possa 
seguir brincando, ou, “playing” como escreveu originalmente Winnicott (1974).  
O brincar deve ser espontâneo, nunca forçado sob pena de não avançar na 
psicoterapia e ir fomentar o funcionamento do falso self.

Prosseguimos, recuperando Frankel (1998) que examina como o terapeuta com a 
sua personalidade, expectativas, atitudes ou sentimentos, pode estruturar a relação com 
a criança. Dentro da espontaneidade anteriormente evocada, como é que o terapeuta 
estabelece limites? Como brinca com a criança? Que tipo de jogos e brincadeiras 
permite e não permite? Que materiais disponibiliza? São algumas das questões que 
considera pertinentes. Lachmann e Beebe (1996, cit. Frankel, 1998) salientam o 
papel dos processos de influência e regulação mútua através dos quais são construídos 
padrões interactivos previsíveis de comportamento na situação analítica. Segundo este 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

108

modelo, ambos os participantes contribuem momento-a-momento para a regulação 
da interacção. As suas acções são intimamente influenciadas pelo seu tempo, espaço, 
afecto e excitabilidade. As expectativas do par psicoterapêutico são organizadas 
segundo a possibilidade, ou não, de se afectarem mutuamente, de modo particular. A 
matriz da relação terapêutica será a interacção actual entre paciente e terapeuta.

Frankel (1998) formula este processo da seguinte forma, “a actividade lúdica da 
criança é influenciada pelo reconhecimento que o terapeuta faz da criança, sendo que 
o inverso também acontece, o reconhecimento que a criança faz do terapeuta molda 
as intervenções do terapeuta. Existe uma negociação implícita e mútua entre ambos, 
que se reflete no tipo de interacção lúdica (e não só) que se vai desencadear.

Mesmo a criança desafiadora, que provoca o terapeuta a definir limites 
enfaticamente, está envolvida num processo de reconhecimento mútuo. A definição 
de limites, de uma dada matriz psicoterapêutica, a uma criança mais perturbada é 
por vezes tão difícil que o psicoterapeuta pode sentir-se à deriva, embrenhado numa 
luta de poder ou sentindo que perdeu do horizonte o objectivo terapêutico e que 
não está a fazer nada por aquela criança. No entanto, o envolvimento e interesse do 
psicoterapeuta na interacção que se desenrola com a criança pode, por vezes, percorrer 
algum caminho na resolução das dificuldades. 

Primeira Ilustração Clínica
O Diogo tinha 5 anos quando o pai e a madrasta me encontraram para um 

acompanhamento psicoterapêutico. Tinha os olhos azuis, cabelo curto, louro, pele 
muito clara e era franzino, mas muito enérgico. Gostei dele logo que o conheci. Os 
seus olhos brilhavam de mão dada com o seu sorriso e sugeriam a natureza vivaz do 
seu modo de ser. Para ele sorrir era fácil, assim como rir a “bandeiras despregadas”, 
gozando o prato às custas do outro (que era eu) ou provocando-o à busca do seu 
limite e do que isso suscitava. O Diogo havia sido diagnosticado com Perturbação de 
Espectro do Autismo, numa consulta de Neuro-Desenvolvimento, mas a preocupação 
mais concreta dos pais incidia na sua agressividade destemperada, na frustração 
desmesurada face aos limites impostos e na agitação turbulenta. Afirmavam que 
havia muitos problemas de comportamento na escola: quando confrontado com 
algum fracasso ou derrota, reagia violentamente tanto com os educadores como com 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

109

colegas.  A madrasta era quem trazia o Diogo às consultas e revelava uma atitude 
mais compreensiva, porém preocupada. Fazia questão que o Diogo a chamasse de 
‘mãe’ e em paralelo mostrava uma atitude crítica para com a progenitora, afirmando 
que esta não colocava regras e era desadequada no trato com o filho. 

Os pais haviam-se separado tinha o Diogo cerca de um ano. A relação entre o 
casal era abertamente conflituosa, desde sempre. A mãe apenas ficava com Diogo 
em fins-de-semana alternados. A mãe havia entrado numa relação posterior da qual 
havia nascido uma meia-irmã, agora com 18 meses. 

Demorei algum tempo até conseguir contactar a mãe de Diogo. Imaginava-a 
uma pessoa fria, distante e rude para com o filho. A mãe revelou-se mais humilde do 
que eu havia suposto. Ela própria referiu não ter tido modelos parentais calorosos, 
não se dava com a sua própria mãe e via-a como uma pessoa fria e desapegada. O pai 
já havia falecido e a única pessoa com quem podia contar era a sua irmã. 

A mãe dizia: “Tive um casamento de sonho com o pai do Diogo, uma grande festa 
e uma grande casa, mas com a crise imobiliária vimo-nos obrigados a emigrar. Ele foi 
primeiro e eu, já grávida, fui ao encontro dele partilhar uma casa com uma tia. O João 
sempre foi uma pessoa difícil desde criança, rebelde e agitado. Depois regressamos a Portugal 
e nasceu o Diogo. Chorava de dia e noite, deixava-me exausta. Foi nessa ocasião que soube 
das infidelidades do João. A tia dele já me tinha avisado..., mas não quis ver a realidade...”. 

Seguiu-se a separação do casal, o Diogo ficou com a mãe e o pai refez a sua vida 
afectiva com a amante. Cuidar do Diogo não ficou mais fácil: noites sem dormir, 
agitação e um temperamento difícil levavam-na ao desespero. As exigências da 
entidade laboral levaram a mãe a ceder na partilha da guarda parental, passando 
o Diogo a ficar uma semana com cada progenitor. Entretanto Carolina, mãe do 
Diogo, voltou a ser mãe de uma menina. Esse facto levou-a a abdicar da guarda 
semanal, passando a ficar com ele ao fim-de-semana de quinze em quinze dias e 
às quartas-feiras. 

Fiquei a pensar como terá ficado Diogo no meio destes avanços e recuos, no meio 
destas “guardas” parentais que davam a sensação de o desproteger. Pareciam realçar antes 
a vivência de pais sem amor para dar, cujas próprias histórias de vida eram marcadas 
pela distância, por passagens ao acto, pela agressividade e desencontro emocional.

Tentei construir uma relação com o Diogo que fosse sensível e aberta, aconchegante, 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

110

contentora, que o acompanhasse na vivacidade, no jogo, mas também na construção 
de uma representação possível para as suas vivências, objectivas e subjectivas. 

O Diogo mostrava uma avidez relacional muito grande. As nossas sessões eram 
intensas e exigentes. Ele gostava de lutar corpo-a-corpo. Por vezes brincava com 
carrinhos e desenhava, mas o que ele gostava mesmo era de lutar comigo. E era 
uma verdadeira provação: dava-me socos, pontapés, chamava-me nomes, saltava 
para cima de mim. Eu aproveitava para lhe fazer cócegas, como forma de o conter e 
recuperar algum do meu fôlego. Inevitavelmente estas interacções saíam do controlo: 
ou magoava-me ou magoava-se ele. Quando ele me magoava arrependia-se naquele 
instante, pedia-me desculpa e beijava-me consecutivamente no local da injúria. 
Talvez estivesse à espera de retaliações severas que o fizessem sentir demasiadamente 
culpado. Outras vezes era eu que o magoava: uma vez saltou para o meu colo, não o 
consegui suster e caiu no chão. Também pedi desculpa. 

Pensava, que raio de terapeuta seria eu cujas sessões pareciam um evento de 
luta-livre. O Diogo chorava por breves instantes, mas depressa recuperava o registo 
anterior. As mágoas físicas eram rapidamente erradicadas da memória e continuava 
a trepar por mim acima, dar-me pontapés e chamar-me nomes. O Diogo não 
conseguia estabelecer uma relação com alguma distância. Precisava do meu corpo 
para brincar. Apesar da violência, tudo era encenado num contexto lúdico, ainda que 
a força empregada não fosse nada lúdica. Talvez o Diogo procurasse um ambiente 
com regras suficientemente “latas” para poder ser agressivo sem que fossem agressivos 
com ele, sem que retaliassem.

Eu sentia que o meu gabinete era demasiado pequeno para nós os dois. Precisava 
de espaço, de distância para poder respirar e sustentar a nossa relação. Por vezes sentia 
uma vaga sensação de perigo, de risco e de medo. Como, se ele era tão pequeno, tão 
jovem e eu um adulto? Era uma atmosfera de aniquilação, de mutualidade exclusiva. 
“Não vou sair daqui vivo”, pensava. Por vezes eu procurava lançar questões: “Tu 
pareces gostar de andar à porrada... Como é que aprendeste isto?” ou “É só comigo que 
gostas de brincar a isto?”; Ele mostrava-me o quanto estas perguntas eram desajeitadas, 
respondendo: “Cala-te seu cara de caralho! Ahahah! Cala-te e luta!”

O tema recorrente das suas produções gráficas do Diogo era uma mãe e o seu filho 
em perigo, por vezes salvos por um Super-herói ou um Bombeiro. Certa vez, pediu 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

111

que desenhasse um pinguim que tinha lava por baixo e, depois, que desenhasse a sua 
mãe, ferida e abandonada. O filho chorava porque tinham sido os dois atropelados. 
Pintou a vermelho a mãe, como que descrevendo graficamente as feridas e o sangue. 
A seguir, do outro lado da folha, escreveu letras de forma aleatória agrupadas em 
conjuntos, que ele sabia intuitivamente serem palavras. Ainda não havia iniciado a 
aprendizagem da leitura e por isso faltava-lhe o significado. Não só daquelas pseudo-
palavras, como do caos em que se sentia mergulhado e onde semanalmente nos 
mergulhava aos dois. Pediu-me que decifrasse o que as letras queriam dizer. “Querem 
dizer: ‘eu confio em ti para me ajudares a descobrir o que se passa no mundo dos adultos’”. 
Diogo riu-se e disse: 

— “Vamos lutar!”
Segundo os relatos da família houve melhorias assinaláveis no seu comportamento, 

tanto na escola, como em casa. Ainda assim essas melhorias pareciam ser flutuantes, 
muito susceptíveis a factores de que não nos conseguimos consciencializar. O Diogo 
foi seguindo em acompanhamento até que uma ausência prolongada, da minha parte, 
por motivo de saúde, precipitou a mudança de terapeuta. 

Nesta situação, foi bastante assinalável a entrada directa na expressão da 
agressividade. A natureza aberta de um acompanhamento psicoterapêutico de 
orientação psicanalítica relacional permitiu que se construísse um padrão interactivo 
previsível de comportamento. A expectativa do Diogo afectar o psicoterapeuta não 
foi defraudada pela permeabilidade deste. Pensamos que a elevada excitabilidade do 
Diogo contribuiu, assim como contribuiu o afecto positivo e o acolhimento que o 
psicoterapeuta, para a interacção que se seguiu. O jogo agressivo que foi brincado 
foi resultado de um processo de regulação da nossa interacção mútua (Lachmann 
& Beebe, 1996). As capacidades de reconhecimento do outro estavam pouco 
desenvolvidas no Diogo, pelo que a forma dele se regular emocionalmente foi através 
de uma agressividade bastante crua, pouco elaborada. A sua forma de brincar poderia 
indiciar uma experiência relacional de aniquilação do Eu muito transversal. 

Pela história materna confirmamos essa suposição. Diogo foi um bebé de 
temperamento difícil para a mãe, irritável, inconsolável que a levou a sentir-se 
esgotada. Poderíamos questionarmo-nos sobre o seu nascimento como mãe, que 
fantasmas despertou, que memórias, medos ou sentimentos ressuscitou, uma vez que 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

112

descrevia a relação com a sua própria mãe como “fria e distante”. A que tipo de 
cuidados foi sujeita? O trabalho de Fraiberg, Adelson e Shapiro (1975) pode ajudar-
nos a compreender a transgeracionalidade das dificuldades relacionais entre mães e 
bebés. Nas circunstâncias em que se encontrava terá sido difícil ser suficientemente 
boa: a mudança de país, a traição do marido e a separação..., foram muitas rupturas 
e demasiado importantes. Foram demasiadas rupturas, que exigiram momentos 
de reparação (Benjamin, 1990) suficientemente bons para que algum equilíbrio se 
constituísse, algo que não foi possível acontecer. Não poderia ser surpreendente que a 
minha contratransferência tivesse algo de complementar (Racker, 1988) e fosse algo 
difícil de suportar, fazendo-me sentir ansioso antes das sessões. É que para ele era 
um prazer vir à minha consulta, mas para mim era difícil. Do lado do Diogo a sua 
transferência parecia ser bastante positiva, havia estabelecido uma relação bastante 
próxima com o psicoterapeuta, inclusivamente perguntava com frequência aos pais 
quando seria dia de estar com o Hernâni. 

A possibilidade de Diogo desenhar uma díade em perigo (“o pinguim atropelado 
com a mãe”) parecia dar conta da possibilidade de constituir símbolos da sua 
experiência individual. Essa construção simbólica, para a qual contribuiu sentir-
se progressivamente mais seguro e reconhecido com o psicoterapeuta, permitiu a 
possibilidade de representar algo que até ali não tinha sido possível. Poder representar 
simbolicamente as vivências de aniquilação terá contribuído para o alívio dos sintomas 
do Diogo, mesmo sem ter sido feito trabalho interpretativo acerca do jogo e da sua 
relação com a dinâmica familiar, como Frankel (1998) refere. 

Outro aspecto a referir será o papel da contratransferência no desenvolvimento 
positivo dos sintomas agressivos do Diogo. A minha vivência – difícil - das suas 
experiências internas de aniquilação terá sido um factor que contribuiu para essa 
evolução. Como refere Bromberg (2001), o paciente força esses estados do Eu 
dissociados na mente do psicoterapeuta através de processos de introjecção e 
projecção. Neste caso, a agressividade explícita, manifesta e repetida despertavam-me 
insegurança. Isto levou a que o Diogo experienciasse essa insegurança dissociada de 
si-mesmo, através de mim e que pudesse reconhecê-la. 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

113

Segunda Ilustração Clínica
Noutro caso, a Filipa foi uma jovem que se manteve em acompanhamento 

comigo entre os 8 e os 13 anos. O motivo evocado pela família foi a auto-mutilação 
que levava a cabo com as unhas, num primeiro momento, depois com tesouras e facas. 
Os pais de Filipa eram surdos. A avó materna era muito presente na vida de Filipa e 
estava encarregue da relação com a escola e o psicólogo. O pai só estava em casa ao 
fim-de-semana, pois trabalhava longe. A relação de Filipa com a mãe era turbulenta, 
agressiva e algo incoerente, mas entre ela e o pai havia melhor convivência, mas para 
isso também contribuía uma atitude mais gratificante por parte deste. A relação com 
a avó era difícil. Na presença desta, Filipa tinha uma postura submissa, apagava-se e 
o seu olhar perdia o rasgo e a chama.

Também comigo Filipa tinha uma postura tímida, mas ainda assim colaborante e 
simpática. Depois de entrar no gabinete, ficava na expectativa, então conversávamos 
um pouco sobre a escola ou o que havia feito no fim-de-semana. Olhava os brinquedos 
recorrentemente, o que fazia adivinhar o seu interesse em brincar. “Parece-me que 
queres antes brincar...” — disse eu. Filipa respondeu afirmativamente. 

Inicialmente explorava os materiais, os brinquedos, tirava-os das caixas, olhava 
para eles e usava-os por breves instantes. Se fossem carrinhos fazia-os andar um 
pouco e tirava logo outro, se fossem animais balançava-os como se estivessem a andar 
ou imitava os seus sons, se fossem humanos punha-os a olhar para os seus semelhantes 
e voltava a colocá-los todos na caixa. Algumas sessões depois, sempre neste registo 
exploratório, Filipa diz-me que nasceu um primo na sua família. Tinha nascido há 
poucas semanas, chamava-se Daniel. Pensei para comigo se os comportamentos 
auto-agressivos estariam relacionados, se seriam uma consequência desse facto novo: 
deixava de ser a neta mais nova, a mais próxima dos avós e agora tinha um rival pela 
atenção destes. 

—Será que te magoas porque nasceu o Daniel e assim consegues que se preocupem 
contigo?

— Acho que não. Não tem nada a ver. Eu já fazia antes. Não tem nada a ver...
Ela foi veemente a rejeitar essa hipótese e não quis falar mais no assunto. Neste 

momento inicial da nossa psicoterapia, Filipa não se sentia completamente segura 
comigo. Apesar de ser assídua, pontual e de mostrar envolvimento no brincar, tinha 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

114

sempre uma inibição inicial nas sessões, uma timidez, um constrangimento que 
parecia indiciar um sentimento de vergonha, talvez por se sentir exposta ao meu 
olhar, talvez por estar ali e pelas coisas que diziam que ela fazia.  

Após o verão e ao fim de alguns meses de acompanhamento, Filipa foi-se 
mostrando mais comunicativa. Mostrava-se mais à vontade nas sessões comigo e 
falava mais livremente. Simultaneamente a um padrão relacional mais comunicativo 
e espontâneo nas sessões psicoterapêuticas, vieram atitudes mais agressivas, 
desafiadoras e provocatórias. Nos jogos que ela escolhia tinha uma atitude muito 
competitiva, fazia batota, gozava comigo se ganhasse, abandonava o jogo se perdesse 
e insultava-me de várias formas, rindo-se. (“És parvo!”, “És gordo!”, “Vais perder os jogos 
todos”, etc.) Essas atitudes irritavam-me, mas tentava não responder às provocações.     

Noutra ocasião, enquanto esperava por ela no meu gabinete, ouvi uma discussão, 
uma alteração que me levou a olhar pela janela. Era Filipa acompanhada pela mãe. As 
duas discutiam expressivamente, a mãe, não ouvinte, sem nunca ter aprendido a falar, 
gemia como se a estivesse em chamamento, a filha, furiosa e enraivecida andava uns 
metros à frente, gritando “Larga-me, deixa-me em paz!”. 

Esta relação conturbada entre mãe e filha era sentida por mim como desorganizada, 
onde não parecia haver confiança, autoridade ou diferenciação. Até que ponto a sua 
atitude desafiadora para comigo não seria uma encenação desta relação? Até que 
ponto não seria uma pergunta como: “Também tu me vais bater e gritar se te desafiar?; 
Como é que tu reages se eu me quiser afirmar?”.

Procurei articular esta ligação verbalmente:
— Será que quando dizes que eu sou tótó e não jogo nada, estás a mostrar como desafias 

a tua mãe?
— Isso é só a brincar...— disse ela.
A resposta de Filipa indiciava a necessidade de uma diferenciação, a necessidade 

da construção de um espaço delimitador entre o exterior, o nosso gabinete onde podia 
brincar a lutar com a sua mãe. Não era possível ainda articular as duas realidades sem 
perigo de impregnação. 

Brincava comigo àquilo que de alguma forma reflectia a sua vivência, pautada 
pelo desencontro afectivo e pela agressividade. A experiência de brincar com os 
ingredientes da raiva, da provocação, do desprezo e do triunfo omnipotente, parecia 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

115

ser uma experiência importante para ela. Eu não retaliava das suas incursões agressivas 
e esforçava-me em guardar para mim o meu “ressabiamento”.

Nas sessões seguintes, continuou sem abordar verbalmente as dificuldades na 
relação com a mãe, mas mencionava as experiências positivas e gratificantes: passeava 
com o pai durante o fim-de-semana, por vezes visitava a família deste, em Lisboa. 

Passadas as festas de Natal, Filipa mostrava progressos ao nível da concentração 
e da capacidade de trabalhar. Também foi observado que Filipa havia deixado de se 
arranhar. Apesar destes progressos, a avó continuava a queixar-se das suas respostas 
inconvenientes: “Eu quero que ela seja uma menina bem-comportada e que estude. Ela 
responde-me mal quando eu quero ver o que ela anda a fazer, mas eu não quero que vá 
por maus caminhos!”. A avó queria controlar a vida de Filipa porque acreditava que, 
inevitavelmente, ela acabaria por ir “por maus caminhos”. Essa expectativa negativa 
e essa intrusão acabavam por fazer Filipa reagir com agressividade, confirmando as 
ideias negativas que pairavam. 

Nos meses seguintes, Filipa mostrava a capacidade de se relacionar comigo sem 
a agressividade verbal e a atitude desafiante que a havia caracterizado o passado. 
Mantinha uma atitude mais apaziguada, a maior parte do tempo. Mostrava interesse 
por jogos mais evoluídos, como o jogo da forca ou jogos de tabuleiro. Por vezes tinha 
de adivinhar palavras escondidas por mim. Eu escolhia “Inglaterra” ou “Lisboa” para a 
convidar a falar sobre os pais, os tios... A minha dificuldade em encontrar experiências 
que a remetesse para a mãe era muito maior. As referências que tinha eram escassas. 
A relação entre as duas estava restringida, não só no aspecto comunicacional como 
emocional, desde sempre. Ao final de aproximadamente um ano de acompanhamento 
psicoterapêutico, Filipa conseguiu narrar algumas experiências negativas que a 
incomodavam no seio familiar. Verbaliza: “Prefiro o meu pai à minha mãe. O meu pai 
compra-me muitas coisas e leva-me a passear. Eu não percebo o que a minha mãe me diz e 
não me leva a lado nenhum. No outro dia perguntei-lhe se podia tomar banho e ela pôs-me 
a trabalhar à bruta nas tarefas domésticas.”

Contava que a avó se queixava aos tios acerca do seu comportamento, com o 
objectivo de a envergonhar. Isso fazia-a sentir-se mal, humilhada e exposta. A sujeição 
de Filipa a este olhar reprovador e condescendente contribuiu para uma maior empatia 
com ela e uma maior sintonização com os seus afectos. Era algo que me era caro. 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

116

Conseguia reconhecer esta sua luta pelos ecos que reverberavam através da minha 
história pessoal. Transversalmente havia lidado com estes sentimentos de insuficiência 
e humilhação, não só na infância como naquele momento, em contexto laboral.

A avó tinha a certeza que Filipa tinha de ter algum problema, alguma deficiência, 
algo que ela não sabia definir, mas que seria inato, deveria fazer-lhe parte da alma, 
do sangue ou do código genético, já que ela até tinha ficado retida na escola, andava 
em várias consultas médicas, num psicólogo, portanto teria de ter algum problema. 

Até ao verão as nossas sessões decorreram de modo tranquilo, um período em 
que foi menos assídua e em que faltava umas vezes porque tinha passeios com o 
pai, actividades da escola ou porque tinha consultas. Voltou a brincar com bonecos 
na casinha mostrando elementos interessantes. Neste jogo representava uma família 
com os avós, os pais e filhos, mas a centralidade da narrativa estava na mãe, cuja 
postura era activa, dominadora, omnipotente. Batia nos próprios pais e arranjava 
outro marido. Ela era a mãe desta família, onde a relação que estabelecia com os 
restantes membros se definia pela agressividade. O seu jogo expressava a perversão da 
sua situação familiar: ela via-se como superior à própria mãe. Por outro lado, parecia 
rejeitar o “pai” quando procurava outro “marido”. 

Após alguns meses, já no verão, Filipa aparece com um sorriso de orelha a orelha 
e diz-me que tem uma surpresa para me contar, “Passei de ano! Vou para o 5º ano!” Dei-
lhe os parabéns, e a sua alegria torna-se a nossa. Falamos do que seria o próximo ano 
lectivo e as férias que aí vinham. Todos os problemas, as desavenças com os pais e avós 
pareciam suspensas. Antes de entrarmos de férias, informo que serei pai no Outono e 
que nessa altura poderei ter de faltar alguns dias. Ela diz não ter problema e que está 
contente, mas parece ter vergonha de o demonstrar. 

Em Outubro fui pai, nasceu a minha filha e ausentei-me por poucas semanas. 
Quando retomámos, ela pergunta-me como correu e como está a bebé. Descrevo com 
a simplicidade possível. Assegurei que estava tudo bem, agora. Não foram sessões em 
que me sentisse tão disponível, mas fui-me adaptando.

Algum tempo depois, Filipa afirma-se triste porque “os avós dão mais atenção à 
minha mãe do que a mim”. Verbaliza sentir-se posta de parte na sua família. Por outro 
lado, devido a esta ‘usurpação’ dos avós ao papel parental, Filipa parecia reflectir esta 
distorção das funções familiares: a mãe era percebida pelos avós como incapaz de 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

117

exercer o seu papel, por outro lado, era constante a desvalorização da progenitora, 
logo não seria merecedora de atenção. Olhava para a mãe como uma rival que captava 
o afecto que reclamava dos avós. 

Procurei formular esta minha leitura da situação familiar:
— A tua mãe é surda, tem dificuldades para comunicar e precisa que os teus avós a 

tentem compreender... se calhar isso provoca-te ciúmes...
A sua vaga aceitação da minha justificação levou-me a pensar que era algo que ela 

conseguia compreender racionalmente, apontando a causa dos seus sentimentos para 
o externo, para o concreto. Mas outra leitura possível poderia ser a expressão de uma 
menor disponibilidade da minha parte. Algo como “tu agora não me dás tanta atenção 
como antes. Acho que a partir de agora não me vais dar tanta atenção como davas porque 
vais estar mais atento à bebé e eu vou ser abandonada por ti.”

Perguntava-me pela minha filha frequentemente. Eu respondia com 
espontaneidade sem grandes reservas:

 “Tem acordado só uma vez durante a noite.” ou “Teve cólicas, mas agora está tudo bem”. 
Filipa conta-me, alguns dias depois, que vai ter outro sobrinho: Sabes? Tenho uma 

coisa para te contar. Acho que os meus tios vão ter outro filho... Não sei quando nasce. (...) 
Tive boa nota a Educação Musical. Contei aos meus avós, disse que tinha uma surpresa 
para eles...e o meu avô nem ligou...e a minha avó também não. Parece que não gostam de 
mostrar os sentimentos...” 

Nas suas circunstâncias específicas, vir a nascer um outro primo significava uma 
rivalidade importante, na medida em que se sentia dependente emocionalmente dos 
avós, embora não o admitisse. Ao procurar captar a atenção deles, num esforço para 
que não se esquecessem dela, reagiam com indiferença, a maior das agressividades.

Fez uma pergunta curiosa: 
— Quando soubeste que ias ser pai ficaste contente ou zangado?
— Fiquei contente...
— Que fofinho!
Questionei-me se procurava em mim outros modelos de parentalidade, outras 

formas de cuidar, de reconhecer e validar o outro, que ela sentia não terem sido as 
suas. Será que projectava a sua experiência de rejeição e de ser indesejada ao ponto 
de imaginar termos ficado zangados por termos dado outra vida ao mundo? Talvez 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

118

pudesse ver na minha família a possibilidade de vida mental, alguma esperança em 
amar. Eu sentia que Filipa tinha necessidade de ternura, de afecto e de paixão que 
alguns pais nutrem.

Posteriormente afirma que os pais estão a discutir muito. “Eu não quero que eles se 
separem. Discutem por causa do dinheiro. A minha mãe discute com o meu pai, mas depois 
já está do lado dele e depois são eles contra os meus avós. Às vezes sinto que eu e a minha mãe 
somos duas cadelas..., sempre de um lado para o outro, à roda. Ora estamos de um lado ora 
do outro. Eu acho que a minha avó se mete muito na minha vida! Eu queria falar com eles, 
mas tenho medo de que digam que é conversa de adultos e desvalorizem a minha opinião.” 

A inconsistência e instabilidade na família perturbava-a, assim como a submissão.
Alguns dias depois, Filipa apareceu ansiosa e sorumbática. Revelou ter ficado 

desiludida com a descoberta que pai e mãe não eram casados. Parecia que sentia esta 
situação como se fosse uma confirmação da sua inferioridade, incapacidade, da ideia 
de que na sua família havia algo de errado, onde não se encontrava amor. Eu procurei 
provar como essa assunção era excessiva:

— Olha, eu próprio não sou casado. Não acho que um casamento vá mudar o amor ou 
afecto que se sente pela família.

Procurei que através da minha auto-revelação ela sentisse o amor como uma 
possibilidade em qualquer opção que os pais tomassem para a família dela.

A nossa relação prosseguiu por mais um ano, até a própria decidir interromper 
o nosso acompanhamento. A entrada na puberdade e a possibilidade de poder falar 
com uma psicóloga do sexo feminino a quem os avós pediram uma segunda opinião, 
talvez porque eu não alinhasse na visão desqualificante da neta, tudo isto precipitou 
a mudança. Ainda assim, as capacidades de auto-determinação, assim como de 
representação do mundo interior, foram um desenvolvimento importante para Filipa 
enquanto brincámos/trabalhámos juntos. Mas tendo eu procurado promover uma 
atmosfera de mutualidade na nossa relação, será justo também dizer o que pude 
aprender graças à Filipa. 

Na linha do que João dos Santos (2004) defendia, para a Filipa foi importante 
que eu me deixasse observar por ela, para que pudesse entrar em contacto com ela, 
com confiança. Na minha opinião os processos trazidos à luz por Lachmann e Beebe 
(1996) podem explicar como esta psicoterapia pôde perdurar no tempo e ter algum 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

119

sucesso: a atitude aberta e pouco directiva que assumi no início deu espaço para que 
Filipa pudesse começar a explorar a natureza da nossa relação. As suas acções foram 
influenciadas pela minha excitabilidade, pela minha responsividade. Aos poucos foi 
sentindo o espaço e a segurança para mostrar afectos. A minha contenção de alguns 
desses afectos foi um factor diferenciador das demais relações a que estava habituada. 

Os processos de reconhecimento (Benjamin, 1996) que foram mobilizados 
permitiram que Filipa fosse tomando contacto com a própria agressividade e que 
atribuísse um significado à mesma, pela indiferença e desqualificação a que era votada 
pela família alargada, pela incompreensão mútua entre ela e a mãe e o sentimento 
de abandono do pai. O reconhecimento do contexto difícil, aniquilante e destrutivo 
em que estava inserida era uma tarefa que não podíamos evitar. Assim, a presença 
do psicoterapeuta e o cuidado em manter uma “atmosfera de intersubjectividade”, 
oferecendo-se como pessoa, pois, da forma como interpretamos o que diz Jessica 
Benjamin, será através dessa atmosfera intersubjectiva, que se estabelece no gabinete, 
que oferecemos uma saída para a destrutividade do paciente. 

É da nossa opinião que, para o estabelecimento dessa “atmosfera de 
intersubjectividade”, não basta que o psicoterapeuta abdique de uma visão monádica 
do seu papel, onde se constitui meramente como um “objecto”, como “função”, 
suspendendo a sua identidade pessoal e subjectividade própria. Para além do 
psicoterapeuta dever conceber a situação psicoterapêutica como um contexto onde 
a sua subjectividade deve participar, é necessário que veja o seu paciente da mesma 
forma: uma subjectividade portadora de sentimentos, intenções e acções à procura 
da sua auto-determinação. A perspectiva que o psicoterapeuta assume sobre as 
dificuldades que o paciente atravessa deve ser “temperada” ou regulada por uma visão 
provisória da mesma. Essa sensibilidade contextualista (Orange, Atwood & Stolorow, 
2009) é particularmente importante na prática com crianças. Qual o impacte futuro 
sobre a saúde mental de uma pessoa cuja identidade é sequestrada logo na infância sob 
a designação de “autista”, “hiperactivo”, disléxico” ou “atrasado no desenvolvimento”? 

Parece-me que este movimento foi particularmente importante para Filipa. 
A constituição de um ambiente ou atmosfera de criatividade, lúdica, onde a sua 
identidade em desenvolvimento pôde ter espaço para se desenvolver, foram cruciais. A 
sua solicitação da minha própria identidade, da minha forma de ser pai, ali ainda muito 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

120

“verde”, não foi objectada. Filipa não ficou sozinha no mundo, naqueles momentos. Se 
tivesse devolvido os seus movimentos com outra questão do género, “É importante para 
ti saber isso?” não sei se teria tido algum sucesso e correndo o risco de a humilhar na 
sua curiosidade, um pouco como Alice Miller (2006) descreve em “Não Perceberás”.

Creio que se deu um processo de reconhecimento do psicoterapeuta pela Filipa. 
Penso que isso foi importante para ela e talvez devesse tê-lo assinalado (e reconhecido), 
mas não estava consciente disso naquela altura.

Julgamos importante salientar a atitude do psicoterapeuta enquanto brinca com 
a criança. Acompanhamos Winnicott (1974) na assunção da espontaneidade como 
um aspecto básico na psicoterapia de crianças. Sentimo-nos mais confortáveis com a 
premissa de que a participação ou a intervenção do psicoterapeuta no jogo da criança 
deva ser solicitada pela criança. Por outro lado, a “obrigatoriedade” de desvendar à 
criança o conteúdo latente do brincar da criança (Freud, 1996; Klein, 1955) é uma 
ideia que não se coaduna perfeitamente com a nossa perspectiva. Com Filipa, esse 
movimento conheceu sempre alguma oposição. Esse movimento de fazer consciente 
o pré-consciente deve estar subordinado à “cultura” de espontaneidade: como escreve 
Blanco e Liberman (2011), a melhor interpretação é o paciente que a faz. No caso 
das crianças, a melhor interpretação por vezes pode ser a construção de um símbolo, 
através de uma actividade lúdica repetida, num contexto relacional próprio (Frankel, 
1998). Com Filipa, a relação sado-masoquista que estabeleceu comigo, em certo 
momento, pode ter sido o símbolo de algo que pôde depois ser transformado. 

Assim, também acompanhamos Frankel (1998) quando afirma que o terapeuta, 
ao juntar-se ao brincar da criança e ao não fingir, consegue ser dono e senhor do 
significado último do jogo desta, reconhece a sua diferença, assume que nunca 
conseguirá saber tudo sobre ela e abstêm-se dessa intrusividade. 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

121

Referências
Blanco, A., & Liberman, A. (2011). Una introduccion a la obra de D. W. Winnicott: 

Contribuciones al pensamiento relacional. Ágora Relacional.
Altman, N., Briggs, R., Frankel, J., Gensler, D., & Pantone, P. (2010). Relational Child 

Psychotherapy. Other Press. 
Atwood, G. & Stolorow, R. (2014). Structures of Subjectivity: Explorations in 

Psychoanalytic Phenomenology and Contextualism. Routledge. 
Benjamin, J. (1996). Los lazos de amor: Psicoanálisis, feminismo y el problema de la 

dominación. Paidós. 
Benjamin, J. (1990). Recognition and Destruction: An Outline of Intersubjectivity. 

In S. A. Mitchell & L. Aron (Eds.), Relational Psychoanalysis: The Emergence of a 
Tradition. (pp. 181-199). Routledge.

Bromberg, P. M. (2001). Standing in the Spaces: Essays on Clinical Process, Trauma and 
Dissociation. Psychology Press. 

Fagulha, M. T. P. (1985). A Actividade Lúdica. Relatório de orientação de aulas 
teórico-práticas integradas na Cadeira de Consulta Psicológica da Criança e do 
Adolescente. Faculdade de Psicologia e Ciências da Educação da Universidade 
de Lisboa. 

Frankel, J. B. (1998). The play’s the thing how the essential processes of therapy 
are seen most clearly in child therapy. Psychoanalytic Dialogues, 8(1), 149-182. 
https://doi.org/10.1080/10481889809539237

Fraiberg, S., Adelson, E., & Shapiro, V. (1975). Ghosts in the Nursery: A Psychoanalytic 
Approach to the Problems of Impaired Infant – Mother Relationships. Journal of 
American Academy of Child Psychiatry, 14(3), 387-421.

Freud, A. (1971). O Tratamento Psicanalítico de Crianças. Ímago.
Freud, S. (1948). Au-delà du Principe du Plaisir, Essais de Psychanalyse, Payot.
Freud, S. (1996). Duas Histórias Clínicas: “O Pequeno Hans” e o “Homem dos Ratos” 

(1909). Ímago. 
Klein, M. (1955). The psychoanalytic play technique. American Journal of 

Orthopsychiatry, 25(2), 223-237.
Lachmann, F. M., & Beebe, B. A. (1996). Three Principles of Salience in the Organization 

of the Patient - Analyst Interaction. Psychoanalytic Psychology, 13(1), 1-22.



Revista PsiRelacional  •  Nº5

122

Miller. A. (2006). Não Perceberás: Variações sobre o tema do paraíso.  Martins Fontes.
Orange, D. M., Atwood, G. E., & Stolorow, R. D. (2009). Working Intersubjectively: 

Contextualism in Psychoanalytic Practice. Routledge.
Racker, H. (1988). Estudos sobre técnica psicanalítica. Artes Médicas. 
Santos, J. (2004). Se não sabe porque é que pergunta? Conversas com João de Sousa 

Monteiro. Assírio & Alvim.
Winnicott, D. W. (1960). The Theory of the Parent – Infant Relationship. International 

Journal of Psychoanalysis. 41, 585 – 596.
Winnicott, D. W. (1951). Transitional Objects and Transitional Phenomena. In D. 

W. Winnicott (Ed.) Playing and Reality (1st ed., pp 1-30). Penguin Books.
Winnicott, D. W. (1974). Playing: A theoretical statement. In D. W. Winnicott 

(Ed.), Playing and Reality (pp. 44-61). Penguin Books.




