
Revista PsiRelacional  •  Nº5

177

Recensão Crítica de “On Giving Up” de Adam Phillips
Frederico Bento1

Desistir ou Não Desistir? Eis a Questão.
De tempos a tempos, o Ricardo (nome fictício), colocava-se e colocava-me a 

questão “desisto ou não desisto?”. Ao mesmo tempo que a pergunta lhe fugia por 
entre os lábios, já uma resposta pronta se preparava para sair. A pergunta era retórica, 
porque como me dizia logo de seguida, “Os heróis nunca desistem”.

A possibilidade mágica de ser herói deslumbrava o Ricardo que, por circunstân-
cias de vida, assistiu ao abandono do pai, ao “pesado” diagnóstico de défice de atenção 
e à convivência com uma mãe que, para além do marido, já tinha visto sair de casa os 
seus três filhos mais velhos por não conseguirem nem saberem lidar com a massiva 
angústia e zanga da mãe projectada sobre eles. Se fosse herói, o Ricardo, o mais novo 
dos quatro, deixaria de ser rotulado como “menino especial”, passando a ter outro 
crédito na escola, mas também no seio da família. Para ser herói e como consequência 
se sentir gostado e amado, o Ricardo nunca poderia desistir. Isso era-lhe muito claro.

Naturalmente que o Ricardo cresceu num contexto familiar que reforçou este seu 
sentimento de inferioridade, pouco reconhecimento, pouca capacidade, combatendo 
isso com a esperança fantasiosa de um dia ser herói. No entanto, o Ricardo também 
vive e está integrado numa cultura. Cultura essa, a nossa, que se tem desenvolvido e 
construído sobre uma ideia de que o sucesso só se alcança através de uma resistência 
implacável contra as adversidades. Podemos pensar que este ideal foi passando de ge-
ração em geração também devido às histórias dos grandes heróis, transmitidas através 
de mitos, lendas e narrativas históricas que fortalecem a crença de que desistir é um 
sinal de fraqueza e que apenas aqueles que resistem atingem a verdadeira liberdade e 
com isso a desejada felicidade. 

O Ricardo constitui-se, em grande medida, como um produto da cultura em que 
vive, onde a narrativa do “nunca desistir” está fortemente enraizada e amplamente 

1Psicólogo Clínico e Psicoterapeuta Psicanalítico em formação, PsiRelacional.
Contacto: fredbento10@gmail.com



Revista PsiRelacional  •  Nº5

178

celebrada. Esta cultura, que glorifica a perseverança a qualquer custo, encontrou eco 
nas experiências pessoais e familiares de Ricardo, reforçando ainda mais essa crença. 
De facto, o abandono do pai, o diagnóstico de défice de atenção e o desafio de lidar 
com uma mãe emocionalmente sobrecarregada, criaram um ambiente onde a ideia 
de persistir, de ser o “herói” que nunca desiste, parecia não só necessária, mas também 
inevitável. Para Ricardo, a cultura à sua volta combinada com o seu contexto familiar 
validava a noção de que desistir não era uma opção – apenas os heróis que resistem 
até ao fim são dignos de amor e respeito.

Ricardo, sendo um exemplo de como as nossas experiências pessoais se podem 
entrelaçar com as narrativas culturais dominantes foi, sem saber, influenciado por 
todas as histórias de grandes feitos. Foi influenciado por Hércules, capaz de concre-
tizar doze tarefas praticamente impossíveis, nunca desistindo. Foi influenciado por 
Ulisses, o bravo rei de Ítaca que na Odisseia, de Homero, enfrenta uma viagem de dez 
anos repleta de perigos e tentações às quais nunca sucumbe, levando o seu objectivo 
até ao fim. Foi influenciado por Churchill, o primeiro-ministro britânico durante a 
Segunda Guerra Mundial, naquele seu poderoso discurso em que transmite a ideia 
de que a derrota só acontece quando se desiste. Foi influenciado por todas as histó-
rias do tempo dos Descobrimentos, que em Portugal se tornou gigante. Foi também 
influenciado por todos os filmes de acção em que o bom herói não desiste e acaba 
sempre feliz. Foi influenciado pelas histórias de Bruce Wayne, o Batman, que narra 
uma história de superação e resiliência, ou até mesmo influenciado pelo Capitão 
América, um rapaz frágil que se transforma num super-soldado, reforçando a ideia 
de que a perseverança é a chave para a vitória. 

Tal como o Ricardo, onde a narrativa cultural serviu e encaixou na história fa-
miliar, nós todos, sujeitos pertencentes a este tempo e sociedade, também de uma 
forma inconsciente, querendo ou não querendo, somos afectados pela cultura de “os 
vencedores nunca desistem e os que desistem nunca vencem”, ou “nunca desistir é o segredo 
dos fortes”, levando-nos por vezes a tomar decisões pouco pensadas e em que nada 
nos beneficiam. Este tipo de mensagem, veiculada antigamente através de histórias 
de heróis, agora é muito mais directa e explícita: o fracasso não é uma opção e o su-
cesso é alcançado por aqueles que ignoram as dificuldades e seguem em frente sem 
vacilar. No fundo, a possibilidade de nos tornarmos heróis deixou de ser uma tarefa 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

179

de transcendência exercida em momentos de extrema dificuldade, para passar a ser 
também uma oportunidade de negócio, onde alguém com uma clarividência acima 
da dos demais nos diz como devemos fazer para deixar de sofrer e atingir o sucesso.

A pergunta que coloco é se não seremos todos suficientemente adultos para po-
der decidir a nossa vida? Será que a via da infantilização do adulto leva ao seu não so-
frimento? E se o adulto perceber que precisa de desistir? Que precisa de sentir a dor? 
Não o pode fazer? Segundo muitos, não pode. Cai num espaço onde a integração 
emocional se torna proibida. Cai num espaço onde desistir seria ir contra toda uma 
cultura. Seria ir contra todos, até contra ele próprio. Torna-se uma decisão impossível.

É aqui, onde a pressão para nunca se desistir se torna quase impossível de resistir, 
que a obra de Adam Phillips, “On Giving Up”, se eleva a um patamar que merece ser 
olhado e pensado. 

Adam Phillips é na actualidade um dos mais renomados psicanalistas contempo-
râneos. Reconhecido tanto na sua prática clínica, como através daquilo que escreve, 
Phillips antes da sua formação em Psicanálise, graduou-se em literatura inglesa, o que 
naturalmente permitiu dar ainda mais riqueza à qualidade dos seus livros. Phillips, 
nas suas obras, aborda as nuances da experiência emocional humana, explorando te-
mas como o desejo, relacionamentos, infância, escolhas de vida e o papel da Psicaná-
lise na compreensão de tudo isto. Para além de “On Giving Up”, o livro sobre o qual 
me irei debruçar, algumas das suas obras mais conhecidas passam por “Monogamy”, 
“On Kissing, Tickling, and Being Bored” e “Missing Out: In Praise of the Unlived Life”.

Em “On Giving Up”, Adam Phillips torna claro, uma vez mais, como é que a Psica-
nálise está presente na vida quotidiana de cada um de nós, tornando a sua compreensão 
acessível ao leitor. Não tendo à data lido mais nenhum livro do autor, intuo que este é 
um extraordinário observador do mundo. Tendo presente a ideia de que a Psicanálise é 
o Mundo, as suas movimentações, as suas referências, aquilo que fica e aquilo que desa-
parece, ou seja, os padrões que o mundo cria e as suas disrupções, a forma como Phillips 
se debruça e indaga sobre pressupostos culturais e psicológicos que estão lacrados há 
gerações e que moldam a visão de cada um de nós sobre nós mesmos e sobre o mundo, 
é de alguém, como disse em cima, capaz de tomar decisões impossíveis.

O livro oferece uma oportunidade ao leitor para uma reflexão profunda sobre o 
significado de desistir, não apenas de um ponto de vista instrumental, mas também, 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

180

pensando de uma forma vasta e complexa, sobre todo o conceito de desistir tanto 
individual como culturalmente. Ao longo de 9 capítulos, incluindo um prólogo e um 
epílogo, o autor propõe, através de constantes reflexões, a possibilidade de que a ideia 
de desistir pode ser o caminho para uma vida mais autêntica e viva, equilibrando o 
que muitas vezes gera um conflito insuportável: aquilo que a cultura impõe e aquilo 
que é a nossa individualidade expressa pelo desejo/vontade.

Este é, portanto, um livro sobre a possibilidade de se Ser.
“On Giving Up” começa com um prólogo que tem como objectivo, na minha ópti-

ca, apresentar e preparar terreno para as principais ideias do livro, que vêm defendidas 
nos dois primeiros capítulos (“On Giving Up” e “Dead or Alive”). Na forma como a 
penso, toda a continuidade do livro está sustentada nesta parte inicial e é por isso que 
sinto que esta merece uma diferenciação. Como tal, debruçar-me-ei sobre ela de uma 
forma mais ampla e profunda. Os restantes capítulos do livro, são na minha perspec-
tiva uma expressão detalhada de como as ideias colocadas no início se reflectem no 
quotidiano e são aplicadas a diferentes áreas da vida. 

O primeiro capítulo (“On Giving Up”), que partilha o nome da obra, desafia de 
uma forma muito directa a cultura de que o herói é aquele que vai até ao fim, testando 
o limite das suas capacidades colocando-se em situações de potencial prejuízo em 
busca do sucesso. Esta narrativa cultural é, em grande parte, a razão pela qual muitos 
de nós, como o Ricardo, sentem uma necessidade tão profunda em continuar, mesmo 
quando todas as pistas sugerem que desistir poderia ser a opção mais sábia. Contra a 
lógica da infinita resiliência e perseverança como forma de avançar, Phillips propõe 
a possibilidade de desistir como fazendo parte de qualquer vida humana, libertan-
do-nos de pressões desnecessárias e de expectativas sociais irrealistas. Desistir para 
Phillips deve ser visto como uma forma de avanço, na medida em que representa 
a capacidade do ser humano em reconhecer e aceitar os seus limites, redefinir as 
suas prioridades e embarcar em novas experiências e caminhos mais autênticos. Para 
Phillips, desistir deve ser considerado como uma grande habilidade, em vez de algo 
inerentemente negativo. 

Phillips propõe-se então a pensar sobre os motivos pelos quais o acto de desistir 
é sentido como algo tão pesado que não pode sequer ser pensado nem considerado 
como opção. 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

181

Desistir foi e continua a ser visto como um sinal de derrota total, de um fracasso 
absoluto, implicitamente associado à ideia de suicídio. Desistir tornou-se uma amea-
ça existencial, perda da honra, do respeito. É o abdicar não apenas de um objectivo ou 
desejo, mas na sua forma mais completa, da própria vida. 

Após a Primeira Grande Guerra e ao trabalhar com veteranos, Freud observou 
que muitos destes seus pacientes apresentavam uma compulsão para retornar à vivên-
cia de situações dolorosas, conduzindo-os à destruição, à agressividade e no limite à 
morte. Freud propôs que haveria uma força dentro de cada ser humano que o empur-
rava para comportamentos autodestrutivos, eventualmente para um retorno ao estado 
inorgânico e que essa força estaria sempre em conflito com uma outra, a pulsão de 
vida, que procurava sempre o encontro do prazer e da preservação da mesma. Em 
1920, em “Para além do Princípio do Prazer”, Freud apresentou esta dualidade da vida 
psíquica fundida tanto por um desejo de vida como por um desejo de morte. Apesar 
de haver uma força, a pulsão de vida, que nos impele a encontrar prazer, segurança e 
reprodução, há também uma outra força, a pulsão de morte, que conduz à destruição 
do meio envolvente, mas também literal ou simbolicamente à destruição de nós mes-
mos. O suicídio poderia ser visto como o cúmulo dessa força, o que revelaria o desejo 
último de desistir da própria vida.

Adam Phillips, ao sentir que a forma como a sociedade e cultura olham para o 
acto de desistir como algo que também foi moldado por esta visão freudiana, muitas 
vezes mal compreendida, acaba por de certa forma tentar revolucionar o modo como 
a pulsão de morte foi pensada, dando-lhe um outro significado. Para tal, afirma que 
gostaria de reescrever o conceito de Freud de “pulsão de morte” para “pulsão de desistir”, 
“I want to redescribe Freud’s death instinct as a ‘giving-up instinct’, as a way of taking 
giving up more seriously”. O autor sugere que a associação do acto de desistir com o 
conceito de suicídio, motivado por esta ideia de uma pulsão destrutiva que nos força, 
em última instância, ao fracasso absoluto através da perda da própria vida, nos tem 
proibido de olhar para a desistência como uma forma de crescimento emocional e de 
a perceber como algo que faz parte de uma constante adaptação à vida e aos desafios 
do quotidiano que ela impõe. Essa reformulação ajuda-nos a levar a desistência mais 
a sério, não como um presságio trágico ou catastrófico, mas como uma parte essencial 
da experiência humana. Não considerar desistir como uma possibilidade significaria 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

182

prolongar este processo de traumatização, não possibilitando a integração e o reco-
nhecimento emocional, aumentando significativamente as probabilidades da expres-
são de comportamentos destrutivos, incluindo o suicídio. Levando o pensamento até 
um outro nível, no fundo, aquilo que potenciaria a realização da tão pouco desejada 
destruição absoluta, não seria a vivência das perdas, ou seja, o acto de desistir, mas sim 
uma constante negação da sua possibilidade. 

A ideia central de Phillips é que efectivamente desistir faz parte de crescer. Apro-
xima-nos de uma versão mais fiel de nós mesmos e menos sujeita às imposições so-
ciais. Portanto sim, o suicídio pode estar associado ao desistir na medida em que pode 
ser considerado como um fim último do sofrimento. No entanto, o suicídio não deve 
estar associado à desistência visto que este não é a única forma de desistir, é apenas e 
só a mais extrema.

O segundo capítulo do livro “Dead or Alive” e aquele me fascinou mais, tanto do 
ponto de vista do conteúdo reflectido como pela quantidade de associações entre 
conceitos tão diferentes, debruça-se essencialmente sobre a diferença entre viver e 
estar vivo. É neste capítulo que surge uma ideia que para Phillips é chave, os conceitos 
de “Aliveness” e “Deadness”, que aqui traduzo para “vivacidade” e “morte emocional”, 
tendo consciência de que retiro um grande poder e força à ideia porque há palavras 
que por significarem tanto não merecem tradução.

A ideia de “Aliveness” vem associada a uma gigante expressão de vida, a um entu-
siasmo contagiante, ao tão conhecido “brilho nos olhos”. “Aliveness” significaria estar 
verdadeiramente vivo, de peito aberto para o mundo e para as suas incertezas cons-
tantes. Significaria entender que a vida nos coloca em situações de conflito, de tensão, 
de surpresa e estarmos ligados a isso, enfrentado o desafio. Por seu turno, “Deadness” 
seria o oposto. Seria uma expressão de apatia para consigo e para com o mundo. Sig-
nificaria a experiência de, apesar de biologicamente vivo, mostrar-se emocionalmente 
desconectado, fechado à complexidade da vida, evitando a sua espontaneidade, a sua 
incerteza, a sua diferença, procurando a segurança e previsibilidade. Seria, portanto, a 
morte da vida. Partindo destes dois conceitos, Phillips faz ao longo do capítulo uma 
exaustiva diferenciação entre o viver e o estar vivo, apresentando múltiplos argu-
mentos e, julgo eu, avisando o leitor da facilidade que existe em sair de um estado de 
grande vivacidade para um estado de sobrevivência social e apatia. 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

183

Tendo em conta a sua formação teórica e o seu percurso, Winnicott e as suas 
ideias foram uma importante peça no desenvolvimento do pensamento de Phillips. 
Ao explorar o conceito de “Aliveness”, o autor recorre a Winnicott e a um excerto es-
pecífico enunciado no livro “The Maturational Processes and the Facilitating Environ-
ment”, que junta uma série de trabalhos do psicanalista e o qual escolho aqui colocar 
por sentir que serve exactamente a ideia que Phillips desenvolve, sobre o perigo de 
sucumbirmos de uma forma inconsciente às pressões culturais e sociais, renunciando 
ao nosso verdadeiro self, 

“There is but little point in formulating a True Self idea except for the purpose of trying 
to understand the False Self, because it does no more than collect together the details of the 
experience of aliveness”. 

Apoiando-se neste excerto, mas também na teoria de Winnicott sobre o Verda-
deiro e o Falso Self, Phillips desenvolve a ideia de que a experiência de “Aliveness”, é 
tudo aquilo que o Falso Self não é. O Falso Self seria a construção adaptada ao mundo 
exterior, àquilo que são as suas expectativas, sempre moldado pelas pressões sociais 
e culturais. Seria uma máscara protectora da individualidade que acabaria por custar 
a supressão da vivacidade. O autor adverte, portanto, para o perigo da facilidade que 
existe em esquecermo-nos dessa vivacidade e do quão vulnerável e exposto está o 
Verdadeiro Self perante a nossa necessidade de nos sentirmos seguros, protegidos e 
com bastantes certezas sobre o mundo. O “Aliveness” é assim visto como algo frágil, 
não garantido, e que por isso, seria necessário o constante cultivo de experiências que 
nos surpreendam, que nos façam estar ligados à vida e que não nos permitam esque-
cermo-nos dela. 

Lembro-me de Freud na sua Obra de 1930, “O Mal-Estar na Civilização”, onde 
discute a ideia de como a sociedade impõem restrições à liberdade (desejo) indivi-
dual. Ao oferecer segurança e protecção contra os perigos da incerteza da vida, a 
viagem para o caminho do “Deadness”, seria o mais fácil de acontecer. Procurando o 
ser humano, sucessivamente, formas de evitar a dor e o sofrimento que naturalmente 
surgem da ambivalência e incerteza da vida, este ao evitá-lo direcionar-se-ia para o 
encontro com padrões familiares e confortáveis entrando num ambiente seguro, mas 
geralmente sacrificando a sua individualidade e vivacidade.

Desta forma, Phillips reflecte que o viver implica a aceitação da complexidade, 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

184

ambivalência e incerteza da vida, algo que, como percebemos, transporta um gigante 
medo pela perda de referências e, com isso, de segurança. Assim, nesta busca in-
cessante e ao mesmo tempo inconsciente para nos sentirmos limitados por algo, o 
autor coloca a hipótese de existir um fascínio no ser humano pela uniformidade e 
generalização, conceitos que nos permitiriam simplificar o mundo, tornando-o mais 
previsível e com isso mais seguro. O Falso Self falado anteriormente seria então a 
personificação desta conformidade que ao mesmo tempo mataria a capacidade de 
estarmos realmente vivos. 

Esta tendência para a uniformidade e generalização reflecte-se em diversas formas 
de estruturação do mundo, sendo que Phillips, ao longo do capítulo, apresenta-nos 
alguns exemplos de como o medo da diferença nos empurra para uma uniformização 
muitas vezes custosa do ponto de vista identitário. Entre diversas ideias colocadas 
pelo autor que ilustram bem a tendência para a homogeneidade, deparei-me com 
uma que me despertou particular curiosidade e poder pensar e reflectir também aqui, 
talvez pelo momento de grande polarização que o mundo atravessa e que forçosa-
mente de modo inconsciente nos convoca para movimentos de maior distanciamento 
e menor proximidade.

O autor recupera o conceito de “fascist state of mind” ou estado fascista da mente, 
de Christopher Bollas, para propor que esse estado mental é caracterizado por uma 
rigidez que se recusa a permitir flexibilidade, ambiguidade e falta de controlo. Essa 
rigidez seria sempre uma resposta ao medo gerado pela diferença. Phillips acaba por 
tentar expandir este conceito. Enquanto que para Bollas, o estado fascista da mente 
surge como uma defesa psicológica para eliminar o conflito interno, numa tentativa 
de criar uma unidade total, de impor uma ordem eliminando a diversidade e qual-
quer oposição interna, emocional ou de pensamento, para Phillips, o estado fascista 
da mente não deve ser apenas visto como uma condição psicológica individual, mas 
alargado para a forma como as pessoas e a sociedade tentam evitar a complexidade, 
fugindo da vivacidade (Aliveness). O autor utiliza este conceito para mostrar como o 
medo da diferença e a necessidade de homogeneidade levam à morte emocional, ao 
tentar criar uma vida uniforme e controlada eliminamos a complexidade que é tão 
necessária para estarmos verdadeiramente vivos, “In the wish, in a fascist state of mind, 
to abolish conflict, the individual kills off his aliveness.”. 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

185

No fundo, Phillips mostra como essa tentativa de abolir a diferença é, na verdade, 
uma forma de suprimir a vivacidade. Ao tentar criar uma vida uniforme e sem con-
flitos, o indivíduo está a matar a sua própria energia vital. Assim, o estado fascista da 
mente é uma metáfora poderosa para o perigo de nos rendermos ao desejo de previsi-
bilidade e segurança à custa da nossa capacidade de viver de forma plena e autêntica, 
“The wish to abolish difference and opposition, to create a world without conflict, is a desire 
for deadness, not aliveness”.

Esta analogia fez-me também pensar em termos macro, naquilo que significa o 
fascismo político e a expressão de dogmas como algo que é colocado com uma certeza 
infalível, não havendo espaço para duvidar do caminho. O estado fascista da mente, ao 
surgir como uma defesa contra o medo da desintegração total do ser, torna-se um escu-
do tão poderoso que é quase impossível penetrá-lo. O medo da desintegração identitá-
ria torna-se das formas mais poderosas de repressão. Essa repressão contínua de partes 
mais vulneráveis de nós mesmos, mais inseguras, ou que simplesmente que não se en-
caixam na narrativa cultural, levam a um estado de conflito interno permanente. Assim, 
ao mesmo tempo que o estado fascista da mente é uma defesa, também é uma prisão. 

Dessa forma, continuando no plano macro, a democracia poderia ser vista como 
vivacidade, o viver, o “Aliveness” e o fascismo político como representando a morte 
vital, o estar apenas vivo, o “Deadness”.

Concluindo, esta ideia aprofunda o argumento de Phillips de que a nossa viva-
cidade está directamente relacionada com a capacidade de aceitar a complexidade, o 
conflito e a diferença. O estado de espírito fascista, conforme descrito por Bollas, é 
uma forma extrema desta mentalidade onde a busca por segurança e uniformidade 
mata a vitalidade ao eliminar a complexidade e a oposição, tanto no mundo interior 
quanto no exterior, recorrendo à violenta simplificação e categorização do Outro 
diferente. Ao tentar criar uma vida onde tudo é previsível, controlado e familiarizado, 
podemos acabar por nos privar da própria vitalidade que procuramos.

Como dito anteriormente, na forma como interpretei o livro, nestes dois primei-
ros capítulos, agora já descritos, encontram-se bem explanados os princípios teóricos, 
psicanalíticos e até filosóficos, que orientam o pensamento de Phillips sobre o tema. 
Nos restantes capítulos, observam-se formas de como estes princípios se aplicam no 
quotidiano do ser humano. 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

186

Sendo assim, faz-me agora sentido poder descrever o capítulo 6 (On Not Belie-
ving in Anything), na medida em que também aqui está expressa a dualidade “vivaci-
dade vs morte emocional”, explorando como a falta de fé, de crença e de curiosidade 
leva a uma existência emocionalmente morta. O autor analisa como, na sociedade 
moderna, a ideia de acreditar em algo maior do que nós – seja em termos religiosos, 
filosóficos ou ideológicos – se tem desvanecido, criando um vazio existencial. Essa 
perda de crença, segundo Phillips, afecta profundamente a nossa vivacidade emo-
cional, deixando-nos emocionalmente estagnados e desconectados de um propósito 
ou sentido mais amplo na vida. Ao acontecer, ou seja, ao perdermos a capacidade de 
acreditar, caminharíamos para um sítio de uma existência superficial, onde se evita 
o contacto íntimo e profundo, algo comum e conhecido da cultura contemporânea.

Embarcando agora numa viagem até ao capítulo 4 (On Not Wanting) e 5 (On 
Being Left Out), junto-os porque também eles me parecem ligados pela ideia de como 
a sociedade e cultura, aquilo que são as expectativas externas apreendidas, moldam 
aquilo que é a nossa individualidade, os nossos desejos e vontades que condicionam 
a nossa expressão.

Em “On Not Wanting”, Phillips explora a essência do desejo e o modo como este 
é condicionado por aquilo que vemos, ouvimos e sentimos. O exterior emerge aqui 
como um actor principal na forma como este desejo pode ser ou não expresso. O con-
dicionamento de quem somos e a adaptação ao contexto onde vivemos certamente 
é um mecanismo adaptativo que nos permite viver enquadrados num grupo, mas ao 
mesmo tempo pode ser fonte de fortes repressões internas, afastando o individuo da 
sua autenticidade.

Em “On Being Left Out”, Phillips transporta-nos para a experiência de exclusão, 
de ser excluído e o quanto isso impacta a nossa identidade. Ser excluído, ficar de 
fora, apesar de extremamente doloroso, é visto também como uma oportunidade de 
expressão para a autenticidade. Estar fora do grupo permitiria reflectir sobre a nossa 
individualidade e dar-nos-ia maior liberdade para tomar escolhas diferentes.

Nos dois últimos capítulos antes do epílogo, “The Pleasures of Censorship” e “On 
Loss”, Phillips traz-nos a possibilidade de reflectir sobre a forma como temos estado a 
construir a sociedade em direcção ao evitamento emocional, como fuga à dor.

Em “The Pleasures of Censorship”, o autor aprofunda o conceito de censura ques-



Revista PsiRelacional  •  Nº5

187

tionando a forma como ela, especialmente aquela imposta por nós, nos tem servido 
como protecção para o confronto com algumas realidades emocionais que não que-
remos enfrentar. Ao censurar pensamentos, desejos, vontades, apesar de acharmos 
que estamos a ir ao encontro de um conforto pré-percebido, estamos também a não 
permitir a vivência de partes essenciais da nossa identidade, levando invariavelmente 
a uma vida emocional mais pobre e menos livre. 

Por fim, em “On Loss”, o autor pretende reflectir com o leitor sobre a forma como 
a sociedade moderna tem vindo a adoptar uma postura de grande dificuldade em 
aceitar a perda para a viver. A perda é uma parte inevitável da vida. Aceitá-la, como 
Phillips diz, é abrir caminho para crescer emocionalmente. Apesar de ser bastante 
doloroso, não é através da repressão ou evitamento que a vamos deixar de sentir. A 
sua integração permite a sua aceitação. Apesar de nos proteger, tal e qual como na 
censura, a sua não vivência estagna-nos emocionalmente e torna-nos apáticos em 
relação à vida.

Por tanto, mas não só, Phillips tem-se destacado pela sua genialidade. Este livro 
é um exemplo do seu brilhantismo e ao mesmo tempo da sua simplicidade. É de fac-
to de notar que Phillips tem uma das características que considero como essenciais 
para se ser um bom analista: a possibilidade de escutar para além do dito. Num dos 
seus livros “Attention Seeking”, onde disserta sobre o porquê e o como de precisarmos 
de alguém que nos veja, mas também sobre as formas que encontramos para sermos 
vistos, Phillips lança para debate o quão original e criativo foi Freud quando propôs 
no método psicanalítico o conceito de atenção flutuante, descrevendo esta ideia como 
a possibilidade do analista suspender o foco de modo deliberado, permitindo que de 
uma forma mais natural e orgânica o sentido emergisse do inconsciente. 

Pese embora para Phillips esta ser uma das mais valiosas ferramentas do método 
psicanalítico, também é algo de muito difícil concretização na medida em que exige 
uma grande coragem para enfrentar aquela famosa ideia de Bollas do “Conhecido não 
Pensado”, visando invariavelmente o confronto com a incerteza e com o medo que 
esta nos traz. 

Como é lógico, não sei se Phillips está sempre num processo de atenção flutuante, 
nem sei sequer que isso seja possível, pois tal como ele diz, o inconsciente é algo que 
constantemente nos confere sempre uma dose valente de medo. Contudo, Phillips 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

188

tem algo que o diferencia dos demais psicanalistas: a sua escrita reflecte sobre os pro-
blemas reais da vida mundana e reflecte-os de uma forma certeira o que, a meu ver, 
mostra a sua capacidade para exercer a atenção flutuante, para aceder ao inconsciente, 
ao seu inconsciente, mas também a um inconsciente colectivo, uma ideia desenvolvi-
da por Jung que se refere à existência de um inconsciente partilhado por uma cultura 
e sociedade, que é composto por memórias e arquétipos que são herdados e transmi-
tidos de geração em geração. Phillips, enquanto teórico psicanalista, não escreve para 
outros teóricos psicanalistas. Phillips, enquanto pessoa capaz de se pensar e pensar os 
outros, escreve para outras pessoas capazes ou não de se pensarem a si e aos outros.

Colocando-se neste patamar, Phillips diferencia-se. Há algum tempo deparei-me 
com uma entrevista que deu para uma revista americana em que, numa pergunta da 
jornalista sobre o quão esperançoso ele fora do impacte que os seus livros pudessem 
ter na política pública, foi muito contundente, “ I’ve always been embarrassed by the 
self-importance of psychoanalysts talking about the world as if they were going to have 
some major influence on it. Back when I was trained, my supervisor said to me, completely 
seriously, “If only they had child psychotherapy in Northern Ireland, their troubles would 
have been over years ago.” Now, for me, this represents the absurdity and grandiosity of 
psychoanalysis”. O que Phillips, na minha óptica, pretende transmitir com este exem-
plo da Irlanda do Norte, é que para alguns psicanalistas a Psicanálise é uma solução 
universal, quase dogmática, atingindo por vezes uma equiparação à religião, o que na 
sua perspectiva é uma visão desproporcional e absurda desta ciência.

Sendo assim, deveriam ser colocadas algumas questões: O que é a Psicanálise? 
Quem é que tem o direito de a definir? Será que ela é assim tão importante?

A história da Psicanálise é um emaranhado de conflitos, tensões, rupturas e dis-
sidências que se foram formando nas diversas tentativas de encontro pela explicação 
que melhor servisse a compreensão do comportamento humano. Hoje, a Psicanálise, 
é um campo plural em que cada diferente abordagem teórica explora diferentes as-
pectos da vida psíquica. Pessoalmente, acredito que esta diversidade só enriquece a 
nossa “Arte Científica” (chamemos-lhe assim), no entanto, sei que muitos de nós não 
partilham desta minha visão. Phillips fala-nos sobre isto. No seu livro “On Wanting 
to Change” escreve a seguinte frase, agora traduzida por mim para português: “Freud 
teve de se declarar o dono da psicanálise e iniciar toda uma tradição deplorável de 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

189

pessoas que precisam de nos dizer o que é a psicanálise, pessoas que afirmam saber 
exactamente o que deve ser chamado de psicanálise, em vez de continuarem a explo-
rar o que ela pode ser e o que nós queremos que ela seja”. Freud, com medo de que 
a sua obra de vida se transformasse em algo que ele não queria que fosse, desconsi-
derava e negava tudo aquilo que se desviasse do caminho que ele propunha. Isto era 
de tal forma intenso que muitos dos seus discípulos e analisandos que criaram ideias 
diferentes para a Psicanálise acabaram por “cortar relações” por não ser possível uma 
coexistência. Uma coexistência com a diferença.

Esta sua crítica à Psicanálise Clássica, freudiana, particularmente à forma como 
esta se isolou e se tornou numa prática elitista e misteriosa, distante da sociedade e da 
vida quotidiana, também vem descrita na entrevista anteriormente citada, “I was very 
wary of the way in which the psychoanalytic profession secluded itself, made itself rather 
mandarin and elitist. So I wanted to be seen to be part of the cultural conversation, some-
thing not mysterious—I mean, life is mysterious—that in and of itself is a social practice 
that can be talked about.”. 

Pensando e correlacionando, esta citação está em total sintonia com o tema cen-
tral do trabalho de Phillips em On Giving Up. No livro, a ideia de desistir é vista 
como uma possibilidade de reconfiguração emocional. A desistência não seria um 
fim, mas sim um meio de abrir espaço para novas formas de pensar e viver. Esta visão 
está em sintonia com a forma como ele olha para a Psicanálise: não como um conjun-
to de respostas definitivas, mas como um processo contínuo de exploração.

Ao mesmo tempo que Phillips critica a Psicanálise Clássica, ele parece estar a 
reformular a prática, sugerindo que uma Psicanálise mais aberta, menos rígida e mais 
exploratória pode, de facto, ser parte da solução para os dilemas emocionais que o 
Homem enfrenta. Essa nova Psicanálise não está tão preocupada em resolver to-
dos os conflitos internos ou descobrir verdades absolutas. Em vez disso, está focada 
em dar significado ao “Conhecido não Pensado”, isto é, àquelas partes de nós que já 
experimentámos, mas que ainda não processámos ou integrámos de forma consciente.

Esse processo de integração está directamente ligado à atenção flutuante do ana-
lista e à forma como o analista, através da interpretação e não só, pode ajudar o pa-
ciente a transformar conteúdos pré-verbais em algo que possa ser pensado e proces-
sado. Esse acto de dar significado às experiências, muitas vezes não articuladas, cria 



Revista PsiRelacional  •  Nº5

190

um espaço para uma integração emocional, permitindo que o paciente reinterprete as 
suas vivências e reconfigure a sua relação com o mundo, tornando-se mais vivo.

Talvez por isso, na minha leitura, o nome do livro não caracterize apenas uma 
reconfiguração do conceito de desistir quando aplicado aos conteúdos da vida quo-
tidiana, mas também à possibilidade de pensar a Psicanálise não tanto como uma 
ciência que visa descobrir verdades escondidas no passado ou certezas sobre a psique, 
mas mais como uma abordagem que valoriza a exploração subjectiva, a incerteza, in-
dagando sobre contradições e ambiguidades, sem nos forçar a chegar a uma verdade 
absoluta ou a uma interpretação rígida. Para Phillips, a Psicanálise não deve ser uma 
forma de simplificar a vida ou fornecer certezas (o que não quer dizer que não o faça), 
mas sim um método para explorar a incerteza inerente à condição humana. 

Assim, respondendo à pergunta que dá nome a este texto, “Desistir ou não De-
sistir? Eis a questão.”, talvez a resposta possa ser: Sim, desistir, sempre que isso nos 
permita expressar quem somos enquanto donos e senhores da nossa individualidade. 
Talvez fosse esta a resposta de Phillips, apesar de, pelo livro, percebermos que o que 
realmente pretende não é dar respostas sobre um modo de viver/estar. Ele pretende 
exactamente o contrário, através de vários exemplos de respostas a escolhas que todos 
nós temos de tomar no nosso quotidiano, levar o leitor a pensar sobre se estamos real-
mente a viver ou a ver a vida passar. Portanto, apesar de ter imaginado uma possível 
resposta que Phillips daria à pergunta que escolhi, julgo que este a evitaria dar, na 
medida em que o livro é, precisamente, sobre a possibilidade de se ser livre para Ser: 
tanto no Estar como no Pensar. 

Queria deixar um sincero agradecimento ao Adam Phillips pela sua genialidade, 
mas também pela sua disponibilidade e sincera empatia sentida durante as nossas 
conversas.

Obrigado Adam. 




